
III. ОБЗОРЫ 170

III. ОБЗОРЫ 

Е.А. ЦУРГАНОВА  

 

АМЕРИКАНСКИЙ ДЕКОНСТРУКТИВИЗМ: 
ЗА И ПРОТИВ 

 
Обращение к американскому деконструктивизму сегодня 

объясняется тем, что он более чем какое-либо другое явление, ха-
рактеризует суть «постмодернистской ситуации». Кроме того, в 
мире не ослабевает интерес к «основоположнику мудрости декон-
структивизма» Жаку Деррида (1930–2004), место которого как «фи-
гуры влияния» на интеллектуальном горизонте Запада пока никем 
не занято (6, с. 29). Критика французским исследователем западной 
логоцентрической традиции, стремящейся во всем отыскать некую 
истину, придать смысл и упорядоченность всему, на что направлена 
мысль человека, и – противопоставление ей деконструктивной мо-
дели, допускающей сосуществование бесчисленных равноправных 
интерпретаций, лишающих смысла любой текст, как и саму вне-
языковую реальность, ставят под сомнение традиционные пред-
ставления классической эстетики и литературоведения, составляв-
шие суть единства общества и его культуры. 

Деконструктивизм стал международным явлением, внедрил 
специфическую практику анализа художественного произведения, 
стал восприниматься как мироощущение современной литератур-
ной эпохи, представляющее новую стадию развития западной ци-
вилизации – время Постмодерна. 

Американский исследователь, профессор Винсент Лейтч – 
автор многих статей по теории литературы и книги «Деконструк-
тивная критика: Развернутое введение» (6) пишет, что деконструк-
тивная критика в США впервые заявила о себе в начале 70-х годов 



Американский деконструктивизм: За и против 171

и была представлена небольшой группой критиков, родившихся в 
межвоенный период: Г. Блум, Е. Донато, Поль де Ман, Дж. Харт-
ман, Дж. Хиллис Миллер и Дж. Риддел. К середине и концу 70-х 
годов к ним присоединилась большая группа более молодых по 
возрасту критиков: Ш. Фелман, В. Джонсон, Дж. Мелман, Г. Спивак 
и др. Все эти критики так или иначе были связаны с университета-
ми Джонса Хопкинса или Йельским. Когда Миллер и де Ман оста-
вили университет Джонса Хопкинса и присоединились к Блуму и 
Хартману в Йеле, они образовали так называемую «Йельскую шко-
лу», которая просуществовала до середины 80-х годов1. 

Ключевой фигурой в формировании американского деконст-
руктивизма стал французский философ Жак Деррида, который в 
70-е годы преподавал в ведущих университетах США. В 1976 г. на 
конференции по структурализму он подверг решительной критике 
структуралистское мировоззрение. Были опубликованы три его 
книги на английском языке: «О грамматологии», «Речь и феноме-
ны», «Письмо и различие»2. В первой он расширил и углубил кри-
тику структурализма, во второй предпринял серьезную критику 
гуссерлианской феноменологии, в третьей предложил одиннадцать 
эссе, в которых содержалась полемика в адрес структурализма и 
феноменологии, а также было предпринято исследование проблем 
психоанализа и литературы. С самого начала деконструктивная по-
зиция у Деррида была не только «постструктуралистской» и 
«постфеноменологической», но и ориентированной на специфиче-
ские психоаналитические и литературные проблемы. 

Хотя все американские деконструктивисты разделяли крити-
ку структурализма и феноменологии, они отличались по степени 
своей приверженности философии Жака Деррида и оценке «поли-
тической» значимости деконструктивизма. 

Первый этап развития деконструктивизма в США – с 1968 по 
1972 г. – процесс формирования доктрины. Второй этап – с 1973 по 
1977 г. – период активных дебатов в обсуждении программных тек-
стов. Третий этап с 1978 по 1982 г. – учреждение школы и целена-
                                           

1 О других направлениях американского деконструктивизма см.: Западное 
литературоведение ХХ в.: Энциклопедия. – М., 2004. – С. 122–124. 

2 Derrida J. Of Grammatology. – Baltimore; L., 1976. – XC, 354 p.; Spеech and 
phenomena and other essays on Husserl’s theory of signs. – Evanston, 1978. – XIII, 
166 p.; Writing and difference. – Chicago, 1978. – XX, 342 p. 



III. ОБЗОРЫ 172

правленное расширение сферы ее влияния. В 1979 г. вышел сбор-
ник «Деконструкция и критика» (4), получивший название «Йель-
ский манифест» и ознаменовавший окончательное оформление де-
конструктивизма. В 1982 г. были изданы книги Дж. Каллера «О 
деконструкции: Теория и практика после структурализма» (3), 
В. Лейтча «Деконструктивная критика: Развернутое введение» (6), 
Ч. Норриса «Деконструкция: Теория и практика» (12). Четвертый 
этап деятельности деконструктивизма начался в 1982 г.; он харак-
теризуется расширением сфер влияния данной школы, распростра-
нившегося на теологию, литературную педагогику, политику. 

Способность деконструктивизма воздействовать на критиков 
самых разных ориентаций – от ультраконсерваторов до радикалов, 
от традиционных гуманистов до правоверных марксистов, от эмпи-
риков и прагматиков до идеалистов и материалистов – делало де-
конструктивизм явлением, напоминающим «новую критику», кото-
рая десятилетием ранее занимала центральное положение на ниве 
литературно-критических баталий. Неудивительно, что деконструк-
тивизм иногда называют «новой критикой» – по тому же централь-
ному положению в области литературной теории, по своей локали-
зации в Йельском университете, по преимущественной ориентации 
на исследование текста. 

В книге «Деконструктивная критика» (6) В. Лейтч описывает 
современное состояние деконструктивизма, начиная с «основ», ко-
ренящихся в лингвистических, психологических и антропологиче-
ских теориях и далее анализирует «пересмотр» и переосмысление 
этих «основ». Он вступает в полемику с работами Ф. де Соссюра, 
Кл. Леви-Стросса, Р. Барта, опираясь на исследования Ж. Деррида. 

Семиология Ф. де Соссюра представляет собой выражение 
кризиса «западной философии», развитие которой, по мысли 
В. Лейтча, началось с Платона и Аристотеля и в ХХ в. продолжилось 
в трудах Леви-Стросса и Хайдеггера («западную философию» Дер-
рида назвал «логоцентричной»). Теории Ф. де Соссюра ознаменова-
ли собой конец эпохи логоцентризма, главный признак которой за-
ключался в том, что в центре внимания философов, лингвистов и 
литературоведов находилось слово – сказанное или произнесенное. 
Язык письменности традиционно, якобы, стоял на втором плане, по-
скольку выполнял, на их взгляд, лишь вспомогательную функцию.  



Американский деконструктивизм: За и против 173

Однако, по мнению Деррида, полностью разделяемому 
В. Лейтчем, приходит эпоха приоритета письменности. Написан-
ный текст всегда или почти всегда отождествляется теперь с мыш-
лением, и, в конечном счете, с самим бытием. Речь и текст как бы 
меняются местами: текст постепенно выходит на первый план. 
В. Лейтч утверждал, что все сферы человеческой деятельности: по-
литическая, экономическая, социальная, психологическая, истори-
ческая, религиозная – могут быть «текстуализированы». Человек в 
многообразных проявлениях своей сущности (например, как лите-
ратурный критик, поэт или читатель) в конечном счете выражает 
себя через языковую конструкцию, т.е. через текст. 

В. Лейтч отмечал, что Деррида критикует структурализм и се-
миологию Ф. де Соссюра и Кл. Леви-Стросса, «используя концепции 
знака и структуры как клинья для раскола традиционного представле-
ния о языке и текстуальной интерпретации» (7, с. 270). Матрицей ло-
гоцентризма было определение «бытия как присутствия». Все назва-
ния основы, начала центра всегда обозначали инвариант присутствия: 
сущность, существование, субстанция, субъект, трансцендентность, 
сознание, Бог, человек. В таких условиях письмо оценивалось как не-
кое присутствие голоса, вторичная речь, как средство выразить голос в 
качестве инструментального заменителя присутствия. Динамика тако-
го «фоноцентризма» вобрала в себя целый культурный свод оппози-
ций: голос/письмо, сознательное/бессознательное, реальность/образ, 
вещь/знак, означаемое/означающее и т.д., где первый термин получал 
привилегированное положение. Структурализм Соссюра, согласно 
Деррида, располагается внутри этой эпистемологической системы. 

В противоположность структурализму Деррида утверждал, 
что письмо (écriture) – источник, начало языка, а не голос, транс-
портирующий сказанное слово (logos). Письмо включает любые 
формы маркирования – от набирания кода до припоминания сна, до 
прокладывания тропинки в лесу. Используя эту концепцию «обо-
гащенного письма», или архиписьма (archi-écriture), Деррида пере-
вернул традиционные логоцентрические полярности: письмо/голос, 
бессознательное/сознательное, означающее/ означаемое и т.д. 

Ученый пересмотрел логоцентрическую концепцию структу-
ры. Согласно ей, структура зависела от центра, функция которого 
состояла в стабилизации элементов системы, какой бы она ни бы-
ла, – метафизической, лингвистической, антропологической, науч-



III. ОБЗОРЫ 174

ной, психологической, экономической, политической или теологи-
ческой. Все традиционные центры имели одну цель – детермини-
ровать «бытие как присутствие». Вокруг центра шла игра элемен-
тов структуры, но сам он в ней не участвовал. Центр ограничивал 
свободное движение или игру структуры. Деррида характеризует 
центр не как местоположение, а как систематическую функцию, 
цель которой ориентировать структуру. Деконструктивизм направ-
лял свои усилия в сторону освобождения от установки на центр. В 
этом новизна подхода деконструктивизма к понятию структуры. 

Деррида выделил две исторические модели интерпретации – 
логоцентрическую и деконструктивную. Под защитой Ницше, 
Фрейда и Хайдеггера (предтечи деконструктивизма) он предпринял 
деконструктивистскую атаку на логоцентризм структурализма. 

Пол де Ман наиболее выпукло выразил свои взгляды на язык и 
риторику в 1973 г. во время конференции по теории риторики Ниц-
ше. Именно Ф. Ницше начал новую эпоху, утверждая, что язык по 
своему существу является фигуральным и риторическим в большей 
степени, чем референциальным или репрезентативным. Поэтому 
знак – это амбивалентное отношение между референциальным и фи-
гуральным значениями. Для де Мана основная цель – создать нете-
матическую фигуральную критику, или деконструктивную риторику. 
Теория риторики де Мана, подобно концепции письма Жака Дерри-
да, – инструмент деконструкции в процессе интерпретации. 

В США первой фигурой среди деконструктивистов является 
Дж. Хиллис Миллер (10; 11). В своей деконструктивной практике он 
синтезировал идеи Деррида и де Мана и проявлял гораздо меньший 
интерес к аналогичной постструктуралистской практике, предприня-
той во Франции Р. Бартом, Ж. Делёзом, М. Фуко и Ж. Лаканом.  

Краеугольный камень деконструктивизма – текстуальность. Тео-
рии языка деконструктивистов размывали привязанность языка к кон-
цепциям и референтам. В результате под сомнение были поставлены 
все стабилизирующие понятия – единство, согласованность, присутст-
вие, голос, структура, центр. Язык детерминирует человека больше, чем 
человек детерминирует язык. «Язык конституирует бытие». Вне языка 
нет ничего. Мир есть текст. Экстралингвистическая реальность – иллю-
зия. «Вне текста нет ничего», – утверждал В. Лейтч (7, с. 276). 

Ключевое понятие, разработанное теоретиками Йельской шко-
лы, – деконструкция. Оно составило основу этого направления. Сам 



Американский деконструктивизм: За и против 175

термин был предложен М. Хайдеггером, введен в оборот 
Ж. Лаканом, теоретически обоснован Жаком Деррида. Деконструк-
ция отличается от простого анализа, критики тем, что затрагивает 
основополагающие структуры, «материальные» институты. При 
этом действительность предстает как опосредованная дискурсивной 
практикой; грань между реальным миром и миром, отраженным в 
сознании людей, стирается. В. Лейч отметил процесс сужения и ог-
раничения проблематики американского деконструктивизма в его 
эволюции от Деррида к П. де Ману и далее к Дж. Х. Миллеру. 
«Предмет деконструкции меняется: от всей системы западной фило-
софии он редуцируется до ключевых литературных и философских 
текстов… до основных классических произведений английской и 
американской литературы XIX и ХХ столетий… возросшая ясность 
и четкость изложения свидетельствуют о явном прогрессе и эффек-
тивности применения новой методики анализа» (6, с. 52). 

Эту доступную практику создал Миллер на основе теорети-
ческих размышлений де Мана в книге «Слепота и проницатель-
ность» (1971), которую (прежде всего седьмую главу «Риторика 
слепоты: Прочтение Руссо Жаком Деррида») считают первой рабо-
той американского деконструктивизма. В. Лейч назвал Дж. Х. Мил-
лера «ведущим литературным критиком деконструктивизма» (6, 
с. 52). Особенность американского деконструктивизма состоит в 
том, что его адепты восприняли из учения Ж. Деррида лишь мето-
дику текстуального анализа, а его философская проблематика оста-
лась за пределами их интересов. 

Суть деконструкции следует искать в «риторическом харак-
тере» литературного языка. П. де Ман отмечал, что «риторическая 
природа языка «воздвигает непреодолимое препятствие на пути 
любого прочтения или понимания» текста (9, с. 107). Деконструк-
тивисты утверждали «неизбежность ошибки» любого понимания, 
но «деконструкция – это не демонтаж структуры текста» (10, 
с. 341), а лишь предварительный момент анализа, не предполагаю-
щий своей окончательности. Текст «рассказывает историю аллего-
рии своего собственного непонимания» (9, с. 136), т.е. объясняя 
свою «риторичность», текст как бы постулирует необходимость 
своего собственного неправильного прочтения. П. де Ман, обосно-
вывая принцип субъективности интерпретации литературного про-
изведения, исходил из амбивалентности литературного языка, неза-



III. ОБЗОРЫ 176

висимости интерпретации от текста и текста от интерпретации. 
Дж. Хиллис Миллер отмечал: «Чтение произведения влечет за со-
бою активную его интерпретацию со стороны читателя. Каждый 
читатель… налагает на него определенную схему смысла… суще-
ствование бесчисленных интерпретаций любого текста свидетель-
ствует о том, что чтение никогда не бывает объективным процессом 
обнаружения смысла, но является вкладыванием его в текст, кото-
рый “сам по себе” не имеет никакого смысла» (11, с. 12).  

Деррида и предлагал критику отдаться «свободной игре ак-
тивной интерпретации», ограниченной лишь рамками общей тек-
стуальности. Сама же внеязыковая реальность воспринимается де-
конструктивистами как не обладающая конкретной 
определенностью. Единственная данность для них – «письмо», «ав-
торитет» которого трактуется ими как власть языка художественно-
го произведения, способного чисто риторическими средствами 
формировать самодовлеющий «мир дискурса». Посредством рито-
рики автор любого художественного текста создает специфическую 
«власть письма» над сознанием читателя. Всякое художественное 
произведение рассматривается как «поле столкновения» авторского 
намерения, читательского понимания и семантических структур 
текста, основанием для которых служит риторика, «риторическая 
природа» языкового мышления. «Наивный читатель» стремится к 
однозначной интерпретации читаемого текста, выявлению в нем 
единственного смысла. «Сознательный читатель» (деконструкти-
вист) предлагает «новый образец демистифицированного прочте-
ния», т.е. «подлинную деконструкцию текста». «Сознательный чи-
татель» отвергает «устаревшее представление» о возможности 
однозначно прочесть любой текст. Он предлагает прочтение, кото-
рое представляет собой «беседу» автора, читателя и текста, выяв-
ляющую сложное взаимодействие авторских намерений, програм-
мирующей риторической структуры текста и не менее сложного 
комплекса возможных реакций читателя» (15, с. 68). 

Для деконструктивизма, в отличие от «новой критики», лите-
ратурный текст не «вещь в себе», не «органическое целое», но от-
ношение к другим текстам, которые, в свою очередь, также являют-
ся отношениями. Изучение литературы, таким образом, – это 
изучение интертекстуальности, которая означает зависимость тек-
ста и пропитанность его предшествующими концепциями, фигура-



Американский деконструктивизм: За и против 177

ми, кодами, подсознательной практикой, условностями и текстами. 
Произведение искусства всегда возникает в историческом поле 
предшественников. Каждый литературный текст необходимо явля-
ется и «интертекстом». Основанием любого текста всегда служит 
другой текст. Язык текста всегда интертекстуален. 

В. Лейтч уделял серьезное внимание и роли психоанализа в 
деконструктивизме. 

К середине 80-х годов в западной критике о деконструкти-
визме было написано больше, чем о какой-либо другой школе или 
движении. Его последователи занимали твердые позиции в универ-
ситетах, печатались в ведущих издательствах и журналах, возглав-
ляли многие профессиональные организации, получали премии и 
материальную поддержку от многих престижных учреждений. Все 
это говорит о ведущей роли деконструктивизма в интеллектуальном 
истеблишменте западной литературно-критической мысли второй 
половины ХХ столетия. 

Норвежский критик Я. Шовик в статье «Деконструктивная 
критика в США» (1985) выразил позитивное отношение к вкладу 
деконструктивизма в американское литературоведение, полагая, что 
идеи этой школы явились шагом вперед по сравнению с «неокрити-
кой» (17). Представление о произведении как об автономном объек-
те, подлежащем изолированному рассмотрению, сменилось пони-
манием художественного текста как «интертекстуального поля», в 
котором каждое произведение обретает свой смысл только в связи с 
другими текстами. Критическому монизму «неокритицизма» – 
убежденности в единственно возможной интерпретации – положи-
ло конец представление о неправильности, ошибочности любого 
прочтения, восходящее к идеям йельских критиков П. де Мана и 
Х. Блума. Определенности значения текста было противопоставле-
но восприятие его как свободной игры означающих. Наделяя кри-
тический язык теми же свойствами, что и язык литературы, т.е. ри-
торичностью, деконструктивисты отстаивали тезис об общности 
задач литературы и критики, видя их в разоблачении претензий 
языка на истинность и достоверность, вскрытии «иллюзорного» 
характера любых высказываний. 

По мнению Я. Шовика, американский деконструктивизм, при 
всей своей зависимости от концепций Ж. Деррида, достаточно ори-
гинален, так как основные его идеи были пересмотрены в соответст-



III. ОБЗОРЫ 178

вии с системой традиционных для США взглядов на литературу. 
Норвежский исследователь рассматривает развитие идей деконст-
руктивизма преимущественно на примере «Йельской школы», ядро 
которой составляли четыре критика: П. де Ман, Дж. Хиллис Миллер, 
Х. Блум и Дж. Хартман. Среди сторонников этого направления он 
также назвал Дж. Каллера и С. Фиша. Автор предисловия к их про-
граммному сборнику «Деконструктивизм и критика» (4) 
Дж. Хартман представлял деконструктивизм йельцев единым, не-
противоречивым явлением, однако, как отмечает Я. Шовик, группа 
распалась на два «объединения». С одной стороны, П. де Ман и 
Дж. Хилис Миллер, с другой – Дж. Хартман и Х. Блум. Различие 
между ними кроется в понимании сущности литературы. Для Мил-
лера и де Мана произведение полностью дегуманизировано. Они 
настаивали на приоритете означающего над означаемым, утверждая, 
что каждое слово художественного языка гораздо шире любого опре-
деленного значения и не может быть к нему сведено. В художествен-
ной литературе язык реализует свою основную функцию, состоящую 
в саморазоблачении, в обнаружении якобы своего преимущественно 
условного, иронического характера. Напротив, для Хартмана и Блу-
ма литература изначально гуманистична, они убеждены в ее жизнен-
ной значимости, психологической обусловленности. 

Для всех деконструктивистов, однако, принципиально важ-
ным является различие между планом содержания и планом выра-
жения произведения, поскольку все они исходят из того, что озна-
чающее не может быть редуцировано до означаемого. Основной 
задачей критика становится соответственно демонстрация этого 
различия путем тщательного анализа языка. Таким образом, метод 
«пристального прочтения» оставался основным инструментом ана-
лиза как у «неокритиков», так и у деконструктивистов. 

П. де Ман, отмечает Я. Шовик, отрицал прямую зависимость 
своих теорий от взглядов Ж. Деррида, терминология которого, по 
его мнению, слишком отвлеченна. Работы П. де Мана являются 
примером «пристального прочтения» текстов с отдельными теоре-
тическими замечаниями. Источником своих идей де Ман считал 
философию Ф. Ницше, выделявшего в языке в качестве основной 
риторическую функцию в ущерб референциальной, т.е. соотнося-
щей язык с действительностью. Для П. де Мана «риторика подры-
вает логику высказывания, открывая тем самым неограниченные 



Американский деконструктивизм: За и против 179

возможности для смысловых аббераций» (8, с. 10). Чтение, по де 
Ману, всегда проблематично, поскольку языку свойственны спон-
танные колебания между возможностью осуществления референ-
циальной функции и одновременным опровержением этой возмож-
ности. Подобное понимание чтения, по де Ману, является 
основополагающим для литературоведения, задачей которого соот-
ветственно становится описание восприятия текста в соответствии 
с внутренними и внешними колебаниями языка. При этом критиче-
скому языку приписываются те же «соматические колебания», что и 
языку художественной литературы. 

Обращаясь к критике Х. Блума, Я. Шовик выделил своеобра-
зие его позиции, его литературоведческую ориентацию – в отличие 
от философской или лингвистической направленности других йель-
цев. Основным объектом исследования Блума является история анг-
ло-американской поэзии, понимаемой им как «история поэтического 
взаимодействия, изменения которой определяют сильные поэты, 
расчищая себе место путем неправильного прочтения друг друга» 
(цит. по: 17, с. 5). «Сильные поэты» – ключевое слово в критике 
Блума, утверждавшего, что «сильные поэты и не пытаются достичь 
истины в своем творчестве, а только делают вид, что приближаются 
к ней» (2, с. 2). Таким образом, поэтический текст, по Блуму, стано-
вится «ареной борьбы за единственную победу, достойную завоева-
ния, – за бессмертие» (там же). «Сильный поэт» торжествует, асси-
милировав в своем творчестве художественные завоевания своего 
предшественника и отстояв себе, таким образом, право на поэтиче-
ское бессмертие. С появлением каждого нового «сильного» поэта 
этот процесс постоянно повторяется. Резюмируя идеи Блума, Я. Шо-
вик усматривал, во-первых, сходство с концепцией Деррида в том, 
что текст – это бесконечная цепочка толкований одного ряда знаков 
через другой, и, во-вторых, отличие от понимания «неправильного 
прочтения», предлагаемого де Маном.  

К деконструктивизму в США относятся по-разному, полагал 
Я. Шовик, однако, учитывая его быстрое развитие и широкое рас-
пространение, с ним приходится считаться даже тем критикам, ко-
торые относились к нему крайне негативно. 

 
 
 



III. ОБЗОРЫ 180

*         *         * 
 

Среди противников деконструктивизма – профессор Кали-
форнийского ун-та Дж. Серль (16), американский исследователь 
У. Рэй (14), английский ученый Ч. Норрис, выступивший с про-
блемной статьей «Деконструктивизм и смысловые пределы» (13), 
профессор Калифорнийского университета Джон Эллис, автор книг 
о немецкой литературе и теории критики. В своей книге «Против 
деконструкции» (1989) Дж. Эллис предпринял попытку всесторон-
ней критики «логических оснований» деконструктивизма1. В пре-
дисловии он утверждал, что в столкновении между сторонниками 
деконструкции и ее противниками «совершенно отсутствует по-
требность в прочном диалоге и взаимодействии между двумя сто-
ронами» (5, с. VII). Поэтому собственную «логическую деконст-
рукцию» деконструктивистской методологии Дж. Эллис связывает 
с задачей «не только внести свою лепту в обсуждение проблем де-
конструкции, но также способствовать созданию условий, которые 
сделали бы возможным такое обсуждение» (5, с. IX). 

Главной особенностью деконструктивизма Эллис считал де-
монстративный отказ от общих логических оснований, которые де-
лают возможными всякую теорию, ее развитие и ее критику. Теория 
и практика деконструкции отказываются от общих логико-
теоретических презумпций научно-аргументированного суждения, 
претендуя на то, чтобы представлять собою радикально иную, 
«альтернативную логику», тем самым поставив собственный кри-
тический метод вне критики.  

На примере нашумевшей в свое время дискуссии Ж. Деррида 
и Дж. Серля (16) автор стремился доказать, что под прицелом кри-
тики деконструктивизм превращает свои претензии на некую при-
вилегированную позицию в риторический прием. Так, в защите 
своей позиции даже Жаку Деррида приходилось упрекать своего 
оппонента в «непонимании», т.е. признавать логическую предпо-
сылку объективного понимания, которую деконструктивисты «со 
вкусом деконструируют». «Внутренне неуверенная претензия на 
обладание иной логикой без какой-либо серьезной попытки оправ-
дать эту претензию… немногочисленные и разрозненные попыт-

                                           
1 Реферат книги Дж. Эллиса «Против деконструкции» написан В.Л. Махлиным. 



Американский деконструктивизм: За и против 181

ки – очень слабые – объяснить, в чем же сущность этой новой ло-
гики; разложение этой идеи в результате радикального отрицания 
разума, аргументации и логики, нежелание допускать критику де-
конструктивизма, которая позволила бы дать объективный анализ и 
затем его оценку, а также тот факт, что нежелание это обнаружива-
ется, как правило, тогда, когда деконструктивизм оказывается объ-
ектом критики, и сразу исчезает в других, менее угрожающих си-
туациях, – все это, вместе взятое, по-видимому, свидетельствует не 
столько о подлинных интеллектуальных убеждениях, сколько о 
преувеличенном страхе перед контраргументами» (5, с. 15). 

Дж. Эллис подвергал анализу дерридеанское понимание язы-
ка в связи с теорией Ф. де Соссюра. По его мнению, Деррида не 
столько развил воззрения Соссюра, сколько произвольно исказил 
их смысл, приписав себе критику «этноцентризма» и отвергая дан-
ную Соссюром более «продуктивную» критику «этноцентризма». И 
это закономерно, полагает Эллис, поскольку значение Соссюра со-
стояло в том, что он «направил внимание лингвистики от преобла-
давшего ранее этноцентрического изучения письменных языков к 
разговорным языкам в той части света, которая находится вне за-
падной традиции». Тем самым, подчеркивая первичность письмен-
ного слова, его превосходство над устным словом, Ж. Деррида по-
казал лишь свою «книжность, столь характерную для западной 
интеллектуальной традиции» (5, с. 21). Его позиция «не корректив 
к этноцентризму, а новое безоговорочное утверждение этноцен-
тризма, который Соссюр стремился исправить и преодолеть» (5, 
с. 20). На этом основании делался вывод, что «широковещательный 
поворот от логоцентризма» Запада, якобы осуществленный Дерри-
да, на самом деле был возвращением к прежнему логоцентризму и 
западной традиции в обход тому новому, что наметил Соссюр. 

По мнению Дж. Эллиса, в действительности Ж. Деррида по-
ставил иную, более традиционную проблему «отношения слов к 
вещам, знаков к референтам» и логоцентризм связал «не с приори-
тетностью речи над языком, а с взаимоотношением слов и их рефе-
рентов» (5, с. 29). Однако в том, что касается собственно современ-
ной лингвистики, как заявлял критик, Деррида «безусловно 
отстал». И вообще, по Дж. Эллису, «убеждение деконструктиви-
стов, что они выступают против предрассудка, жертвой которого 



III. ОБЗОРЫ 182

является каждый… никак не соотносится с реальными дискуссия-
ми о теории языка в ХХ в.» (5, с. 37). 

Несмотря на «потенциально позитивный элемент в теории 
Деррида – появление его идей в противовес логоцентризму» (5, с. 4), 
эта теория подчас не идет дальше «поверхностной критики», под-
линным нервом которой является не теоретический, а «иконоборче-
ски-революционный» интерес (5, с. 38). Отсюда правильная, в случае 
с логоцентризмом, постановка вопроса не ведет ни к какому реаль-
ному движению или решению проблемы. «Иллюзия естественности 
и непосредственности, побудившая поднять вопрос о логоцентризме, 
заключается не в отношении между речью и смыслом, а в отношении 
между смыслом и реальностью: слова (написанные или произнесен-
ные) могут казаться естественно и непосредственно связанными 
именно со структурой мира» (5, с. 35), – утверждал Дж. Эллис. 

Возвращением к дососсюровской лингвистике представляют-
ся автору такие понятия Жака Деррида, как «различение» и «игра 
языка»: «Рассматривать неспецифические, неопределенные разли-
чия как противоречие – значит ничего не видеть. Позиция Соссюра 
заключалась в том, что языки – это результат совершенно опреде-
ленных решений, отделяющих от бесконечного континуума опыта 
произвольно определенные, отграниченные, т.е. дифференцирован-
ные единицы, образующие конечную систему из того, что было 
бесконечным. Используя термины Соссюра для доказательства то-
го, что означивание – это бесконечная игра, Деррида несоответст-
вующим образом употребляет эти термины. Он вернул нас от ко-
нечной системы языка к бесконечной… Он упразднил язык, а не 
по-новому определил его» (5, с. 54).  

Далее Эллис подвергает анализу логику деконструктивистской 
критики в США, воспринявшей идеи Ж. Деррида и, главное, «навы-
ки мышления, действовавшего при порождении этих идей» (5, с. 67). 
Автор заверяет, что деконструктивистское мышление непродуктивно 
и даже агрессивно, потому что оно внутренне не может отделить се-
бя от традиционного, классического, «эссенциалистского» мышле-
ния, из критики которого возник деконструктивизм: «Традиционная 
идея ставится под вопрос, разрушается, взрывается – и вслед за тем 
удерживается, для того чтобы мы могли сосредоточить внимание на 
акте разрушения самом по себе, что, однако, никак не означает пол-
ного отрицания традиционной идеи» (5, с. 71). В этой зависимости 



Американский деконструктивизм: За и против 183

от традиционных прочтений Эллис видит «самую странную особен-
ность деконструктивизма с логической точки зрения»: без того, от 
чего он отталкивается, деконструктивизм просто «не может сущест-
вовать» (5, с. 74). Например, у П. де Мана и других деконструктиви-
стов убеждение, будто текст значит нечто прямо противоположное 
тому, что он означает, связано, как полагает Дж. Эллис, с признанием 
стилистически-риторических средств «частью содержания». Эта 
традиционная точка зрения, по мнению американского автора, осно-
вана на презумпции неразделимости формы и содержания в литера-
турном тексте. 

Стиль мышления, характерный для деконструктивистов, 
Дж. Эллис соотносит с «давней традицией, в соответствии с которой 
французский интеллектуал самоопределялся в оппозиции к тупой 
буржуазии и официальным органам власти (5, с. 84). Так, мировоз-
зренческая позиция Р. Барта определяется, по убеждению критика, 
его темпераментом, а у Деррида «принимает вид» философской тео-
рии. Но во всех подобных случаях «интеллектуальная элитарность – 
это не гибкая, а закостеневшая позиция; она является конформист-
ской по отношению к схемам мышления ортодоксального парижско-
го интеллектуализма, но неблагоприятна для подлинно творческого, 
оригинального мышления» (5, с. 85). Как утверждает Дж. Эллис, 
Америка с ее «плюралистической готовностью к принятию разнооб-
разия» оказалась благоприятной почвой для развития деконструкти-
визма только на поверхностный взгляд. 

«Аура оригинальности и своеобразия» (5, с. 107), сопровож-
дающая деконструктивистский тезис о том, что всякое интерпрета-
тивное понимание – это «непонимание», также основана на следо-
вании традиционным понятиям и их выворачивании наизнанку. 
Причем стоит только вернуть деконструктивистской фразеологии 
(«слепота, «желание» и т.п.) более общепринятый вид, как сразу 
становится заметным, что за внешне эффектными утверждениями 
стоят трюизмы, лишенные всякого интереса и продуктивности. Ко-
гда говорят, что всякая интерпретация не может исчерпать до конца 
свой предмет, то это – всего лишь общее место; только деконструк-
тивист превращает нормальную ограниченность всякой интерпре-
тации в аргумент против объективности вообще да и против интер-
претации как таковой.  



III. ОБЗОРЫ 184

Здесь Дж. Эллис усматривал ту же «дурную бесконечность», 
что и в дерридеанской концепции «игры языка»: «категорическая 
форма утверждения – вот что обрекает его на полную неудачу» (5, 
с. 107). С его точки зрения, тезис: «всякое понимание – непонима-
ние», – это только «лозунг» или, иначе, «перформанс». Логика этого 
«перформанса» сопоставима с появлением в научном сообществе 
человека, который начал бы вдруг вещать и проповедовать в том 
смысле, что, мол, «все мы – грешники». Очевидно, на какой-то мо-
мент это имело бы смысл: ведь наши интерпретации, разумеется, 
никогда не свободны от односторонностей и субъективных пристра-
стий. Но очень скоро обнаружилось бы, что «проповеднику» больше 
нечего сказать, как только обвинять всех и каждого (кроме себя); од-
нако на самом деле «он хочет стать исполнителем центральной роли 
и заставить других прекратить свои научные дискуссии, чтобы ис-
ключительно восхищаться его речами» (5, с. 110). 

Равным образом, за нашумевшей концепцией Ж. Деррида о 
«текстуальности» и «игре знаков» стоит, по логике Дж. Эллиса, 
справедливое, но отнюдь не новое «представление, что текст неис-
черпаем», – представление, которому метод деконструкции придал 
совсем иной смысл. «Разрывая связь с автором, теория текстуально-
сти предполагает, что мы порываем связь с идеей об устойчивом 
смысле как таковом; текст живет теперь собственной жизнью, пред-
ставляя целый веер всевозможных значений, которые больше не кон-
тролируются ни активностью, интенциями автора, ни правилами и 
конвенциями языка» (5, с. 115). В результате «игра» текста означает в 
действительности не автономию его объективности, а освобождение 
субъективности читателя, который теперь занимает место автора.  

Как полагает Дж. Эллис, «освобождение текста от автора по-
средством текстуальности» представляет собою все ту же, уже рас-
сматривавшуюся в связи с другими деконструктивистскими кон-
цепциями «критику laissez faire в ее радикальной формулировке». 
Здесь логика аргументации совершает «абсурдные» (это слово 
лучше всего характеризует, считает Дж. Эллис, именно логику де-
конструктивизма) «скачки» из одной крайности в другую, оставляя 
без внимания «огромное среднее пространство», которое связано с 
«подлинными проблемами» интерпретации (5, с. 119). «Суждение 
научного сообщества ученых в отношении того, какая из сущест-
вующих в данный момент концепций является наиболее вероят-



Американский деконструктивизм: За и против 185

ной, – это всегда испытание концепций, оценка которых будет но-
сить относительный, временный характер. Познание, таким обра-
зом, не является ни абсолютно объективным (в смысле “бесспорно 
истинным”), ни индивидуально произвольным, на которое нельзя 
было бы ответить. Между тем все аргументации в пользу тексту-
альности и интерпретаций, ориентированных на читательский про-
извол, осуществляются в направлении от первой крайности ко вто-
рой, так, как если бы отказаться от первой значит непременно 
принять другую» (5, с. 123). 

Исходя из такого понимания «текстуальности», критик прихо-
дит к выводу, что это «вредная доктрина», побуждающая, в сущно-
сти, отказаться от интерпретации, благоприятная для лентяев и лю-
дей, чуждых литературе: «Теория деконструкции не ошибается, 
утверждая, что критик – это творческое лицо. Она катастрофически 
ошибается, утверждая, что критическое творчество означает свободу 
от ограничений или от нормативных оценок, влияющих на его ре-
зультаты» (5, с. 134). Скорее, наоборот, считает Дж. Эллис, продук-
тивность критика связана со способностью находить новые решения 
внутри традиции и на основе нормативных оценок, а не путем «за-
диристых лозунгов» и «квазиальтернативного языка», изобличающе-
го, с его точки зрения, «бессознательное рабство» у традиции. 

Касаясь вопроса о причинах популярности во второй половине 
ХХ в. деконструктивистских идей, Дж. Эллис полагал, что их успех 
был обусловлен развитием «критических теорий» предшествующего 
социокультурного периода: «Прежний акцент на законности разли-
чий в критических взглядах без труда преобразуется в теорию тек-
стуальности и на читательски ориентированную критику; предшест-
вующий отказ от идеи объективности в критике естественным 
образом преобразуется в теорию о том, что все прочтения текста ос-
нованы на непонимании; предпочтение индивидуально-критического 
воображения и творчества логически завершается деконструктиви-
стским отказом от различения между литературой и критикой; неис-
черпаемость текста легко сочетается с представлением о бесконеч-
ности смысла в безграничной игре знаков» (5, с. 157). Но самым 
неблагоприятным следствием распространения деконструктивизма 
Дж. Эллис назвал «глубоко присущий ему антитеоретический харак-
тер». Эта особенность обусловила успех деконструктивизма в США 
и в Европе в силу «самого устойчивого заблуждения литературной 



III. ОБЗОРЫ 186

критики, которое состоит в ее готовности отказаться от обществен-
ного чувства, общего дела» (5, с. 159). Результатом этого явился 
«хаотический поток критических работ», во многих случаях отме-
ченных резким снижением теоретического уровня исследований и 
подменой «подлинной» теоретической рефлексии – «иллюзорной». 

Дж. Серль, заключая свою программную статью «Теория ли-
тературы и ее тревоги», выразил сомнения по поводу возможности 
создания серьезного научного труда в этой области. «Значительная 
доля заблуждений в теории литературы порождается сверхспециа-
лизацией современной интеллектуальной деятельности, что наибо-
лее характерно для деконструктивизма» (16, с. 667). 

 
Список литературы 

 
1. Bloom H. The anxiety of influence: A theory of poetry. – Oxford, 1973. – 157 p. 
2. Bloom H. Poetry and repression. – New Haven; L., 1976. – 176 p. 
3. Culler J. On deconstruction: Theory a. criticism after structuralism. – L., etc., 1983. – 307 p. 
4. Deconstruction and criticism / Bloom H. etc. – N.Y., 1979. – 256 p. 
5. Ellis J.M. Against deconstruction. – Princeton, 1989. – X, 168p.  
6. Leitch V.B. Deconstructive criticism: An advanced introd. – L., etc., 1982. – XII, 290 p. 
7. Leitch V.B. Deconstructive criticism // Leitch V.B. American literary criticism from 

the thirties to the eightles. – N.Y., 1988. – P. 267–306. 
8. Man P.M. de. Allegories of reading. – New Haven; L., 1979. – 305 p. 
9. Man P. de. Blindess and insight: Essays in the rhetoric of contemporary criticism. – 

N.Y., 1971. – XIII, 189 p. 
10. Miller J.H. Steven’s rock and criticism as cure: 2 // Georgia rev. – N.Y., 1971. – 

Vol. 3, N 2. – P. 335–348. 
11. Miller J.H. Tradition and difference, rev. of M.N. Abram’s Natural supernatural // 

Diacritics. – Baltimore, 1972. – Vol. 2, N 2. – P. 9–12. 
12. Norris Ch. Deconstruction: Theory and practice. – L.; N.Y., 1982. – XIII, 157 p. 
13. Norris Ch. Deconstruction and the interest of theory. – L., 1988. – 185 p. 
14. Ray W. Literary meaning: From phenomenology to deconstruction. – Oxford, 

1984. – VII, 228 p. 
15. Saldivar R. Figural language in the novel: The flowers of speech from Cervantes to 

Joyce. – Princeton, 1984. – XIV, 267 p. 
16. Searle J. Literary theory and its discontents // New lit. history. – Charlottesville, 

1994. – Vol. 25, N 3. – P. 637–667. 
17. Slåvik J. Dekonsturktionkritiken in Amerika. – Edda; Oslo, 1985. – N 1. – S. 825–848. 


